## Вызов «Атласного

#### Екатерина Богопольская

Ровно в полдень на балюстраде парижского Одеона глашатай трубит в трубу. Так начинается одиннадцатичасовая христианская мистерия Поля Клоделя «Атласный башмачок», поставленная Оливье Пи в главном театре Европы.

Каждое новое обращение к этой пьесе всегда становится событием. Так, до сих пор во Франции театралы делятся на тех избранных, кто видел знаменитый авиньонский спектакль Антуана Витеза, сыгранный на сцене папского замка в 1987 году, и тех, кто его не видел. И уже давно стал театральной легендой первый «Атласный башмачок», поставленный Жаном-Луи Барро в Комеди Франсез в 1943 году (возобновленный в Одеоне 20 лет спустя). А все потому, что самая прекрасная и загадочная пьеса французского репертуара является творением уникальным для нашего времени.

Это и христианская мистерия, с неожиданной силой в наш век доминирующего атеизма обращающая взгляд на бытие с точки зрения христианского мыслителя, и эпичес-

кая драма, рассказывающая о легендарной эпохе великих географических открытий, и настоящий гимн театру во всех его формах. И если сцена для этой драмы – весь мир, и весь тварной мир предстает как неотделимая часть мира небесного, то театр, по Клоделю, лучший способ расшифровать Божественное послание. И наконец, как заметил Оливье Пи, «в европейской литературе нет более прекрасного произведения о любви, чем «Атласный башмачок», и ни в какой другой пьесе никто ни до него, ни после не осмелился так далеко зайти в вопросах трансцендентной сущности страсти». Клодель пытается разрешить вопрос, издавна волновавший человечество: если все в мире от Бога. то любовь-страсть тоже должна входить в замысел Божественного Провидения? Чтобы ответить на него, Клоделю нужен весь мир, вся Вселенная и весь долгий опыт мирового театра: история любви конкистадора Родриго и прекрасной доньи Пруэз разыгрывается на море, на суше и в небесах в течение четверти века в калейдоскопе 52 сцен, где смешивается самая высокая лирическая поэзия и самая грубая площадная буф-



Король Испании (Кристоф Мальто)



Пурпурный парус – предзнаменование иных берегов для жизненного баркаса Родриго

#### «Даже грехи служат»

Родриго, главный герой, всю свою жизнь страстно желает женщину, которая тоже любит его, но постоянно ускользает. «Да, я знаю, никогда он не женится на мне иначе, чем на кресте, и наши души не соединятся иначе, чем в смерти и в ночи, вне всего земного!». «И раз я не могу дать ему небо, по крайней мере, я могу оторвать его от земли». «Я одна могу подарить ему ненасытность, соразмерную с его желанием!».

Родриго восполняет отсутствие возлюбленной своей детальностью: он завоевывает весь американский континент, поставив точку в авантюре Колумба, и, хотя действие происходит в XVI веке, придумывает Панамский канал, позволяющий соединить две Америки. В пьесе возлюбленные встречаются лишь дважды, но для того, чтобы снова расстаться. И в этом — загадка «Атласного башмачка».

Из истории невозможной любви Клодель создал вселенскую драму, где представлены все континенты, все театральные формы, от испанской драмы «Золотого века» до японского «Но», и проблематика чисто христианских мистерий о спасении души. Любовь-страсть больше не враг души, но в какой-то степени ее тайный проявитель, один из путей к Благодати; женщина – приманка в руках Провидения, призванная привести своего избранника к Богу. Герою Клоделя этот опыт

любви, подобной раскаленному мечу, что «пронзает душу», нужен, чтобы понять самого себя, свою судьбу и в конечной перспективе освободиться от тяжести материального мира. Вокруг центрального сюжета воображение поэта создает целое созвездие самых разных персонажей - испанские гранды, король, монахи и монахини, буффонные профессора, конкистадоры, рыбаки, слугакитаец, художник-японец, негритянка, привораживающая в ритуальном танце ветреного Сержанта-неаполитанца, также Сантьяго и Ангел-Хранитель и другие Святые, которые на равных участвуют в «испанском действе в 4-х Днях», названному так Клоделем по подобию «ауто сакраментале». Есть среди персонажей даже Двойная Тень - материализовавшаяся тень единственного объятия, на мгновение соединившего Родриго и Пруэз на стене крепости Могадор.

Клодель в «Атласном башмачке» порывает не только с традиционным для французского театра единством времени и места, но и с единством действия: в пьесе несколько параллельных сюжетов, которые пересекаются лишь на ассоциативном уровне. Но есть здесь и сложные теологические дискуссии, и политические размышления поэта-дипломата о судьбах Европы. Клодель использует карту мира испанского «Золотого века», чтобы сделать видимой географию души героев. Африка, с которой связана судьба счастливого соперника Родриго, Дона Камилла, – пустыня неверия и отрицания. Америка, к которой привязан Родриго, – горечь разочарования и мука желания, которое ничто не способно удовлетворить. Средиземное море – воды крещения и финальное всепрощение.

Пьеса начинается с молитвы отца-иезуита, который в последние минуты перед гибелью, посреди океана, просит Всевышнего послать его брату Родриго такую любовь, которая разобьет ему сердце и откроет путь к Небу, ибо «если он не идет к Тебе через все, что есть в нем чистого, пусть войдет в Твое Царствие через все, что есть в нем темного». Этот призыв будет услышан, но этой воле будет противопоставлена молитвы доньи Пруэз к Богородице, покровительнице дома ее мужа: отдав ей в залог свой атласный башмачок, сакральный символ женского начала, Пруэз просит остановить ее вопреки ей самой на пути к греху. Если потерянный хрустальный башмачок был для 3олушки своеобразным залогом встречи с принцем, то атласный башмачок, как раз наоборот, должен препятствовать Пруэз встретиться с возлюбленным. Эта безумная и мучительная история любви развивается на протяжении десятилетий, прежде чем совершится окончательное жертвоприношение и мистическое преображение в единственной сцене в финале 3-его Дня, где любовники наконец встречаются и могут объясниться. Клодель соеди-

# башмачка»



Донья Пруэз (Жанна Балибар) и дон Бальтазар (Жан-Франсуа Перье)

няет две издавна противостоящие в христианстве идеи земной любви-страсти и спасения души, опираясь на мысль Блаженного Августина «Даже грехи служит». В накале страсти их последней встречи влюбленные переносят свое двойное желание в любовь к Богу и преображают в радость души. Грех, который служит, - это и есть напряжение желания, изначально – чисто земное желание двух существ неотвратимо влекомых друг к другу, которое в боли разлуки становится все более полным, все более обостренным и глубоким, вплоть до возможности превзойти самого себя и обратиться в мистическое преображение, когда желание плоти становится желанием неба. И теперь уже в образе звезды Пруэз, новая Беатриче, наполнит Родриго, будет сопровождать его в парадоксальном блаженстве отказа от земных благ вплоть до финального «Избавления плененных душ», которым заканчивается пьеса.

### **Театр мира** Оливье Пи

Понятно, что постановка произведения такого размаха становится своеобразным вызовом для всей труппы, намного превышающим чисто театральное событие. И даже если текст ставится полностью, почти невозможно охватить всю проблематику клоделевской пьесы. Оливье Пи обладает уникальным для современного режиссера опытом для поста-

новки Клоделя — параллельно с Парижской консерваторией он закончил теологический факультет католического университета. Впервые Пи обратился к «Атласному башмачку» еще в 2003 году в своем театре в Орлеане и, став художественным руководителем Одеона, он вновь возвращается к пьесе — вместе с той же постоянной труппой актеров, с которыми работает на протяжении 20 лет.

Самая главная удача спектакля – визуальный образ, придуманный Пи и его постоянным сценографом Пьром-Андре Вейнцем (он же - трубач маленького оркестра бродячих музыкантов, который сопровождает все действие). Главные принципы – наивная простота (как небесный свод в форме черного деревянного круга с приколотыми золотыми звездочками) и импровизационная легкость. Действие происходит на маленьких подвижных платформах, которые складываются и раскладываются то в подмостки ярмарочного театра под красным занавесом, то в золотые контуры фасадов барочных церквей, то в переливающиеся холодным блеском лабиринты дворца, то в доведенную до гигантских размеров ширму-коробку театра марионеток (тоже из золота), на которой произойдет решающее объяснение Родриго и Пруэз. А время от времени из-под колосников будет спускаться огромный золотой шар – наш прекрасный Земной шар, о котором без конца идет речь в пьесе. Доминируют два цвета - золото и пурпур. Золото барочных интерьеров, золото Америки, золото воинских доспехов, но также цвет Божественных сфер. Пурпур – цвет страсти, крови и жертвоприношения. К концу к этим двум добавится цвет праха, контуры барочных фасадов из золотых станут черными, как обугленные поленья. Но появится пурпурный парус как предзнаменование иных берегов, к которым устремляется жизненный баркас Родриго. Платье Пруэз – Жанны Балибар тоже цвета пурпура (в костюмах перемешаны все эпохи и все театральные стили, от комедии дель арте до совреме-

66

### Самая главная удача спектакля – визуальный образ

И Барро, и Витез видели «Атласный башмачок» прежде всего как драматическую поэму о трагической любви, сродни Тристану и Изольде. Оливье Пи ценит в пьесе Клоделя прежде всего ее особую театральность. а в авторе - поэта театральных подмостков, близкого той форме театра, которую он сам всегда исповедовал. Для Пи это тип наивного площадного театра, о котором в своей вступительной ремарке говорит сам автор: «Нужно, чтобы все казалось временным, незаконченным, непоследовательным,

сделанным на скорую руку, сымпровизированным в порыве воодушевления. Я хотел бы, чтобы мою пьесу играли в последний день Карнавала...». Как если бы трагедию играли посреди веселой, разнузданной карнавальной толпы. Прием «Театр в театре» и обнажение наивной сценической машинерии достаточны, чтобы рассказать о большом мире и всей огромной эпопее клоделевского конкистадора, и Оливье Пи это блестяще удается. По сути, Пи впервые открывает талант Клоделя-комедиографа: «Трудно поверить, что все эти смешные буффонады тоже написаны им, меня даже упрекали в осовременивании текста, тогда как я не прибавил ни слова от себя». Смех Клоделя раблезианский, ликующий, праздничный. Смех и буффонада составляют здесь неотъемлемую часть общей

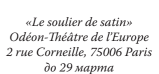
Сцены буффонные и комические в спектакле Оливье Пи разработаны так ярко и красочно, так виртуозно сыграны актерами, что в конечном счете оказываются значительнее лирических сцен. На этом празднике театра создается такое ощущение, что именно главных героев подчас не хватает. Жанна Балибар, которую Пи специально пригласил на роль Пруэз, – актриса слишком интеллектуальная, ей не хватает эмоционального накала, голоса плоти, всего того, что делает Пруэз страстно влюб-

картины мира, потому что все

земное конечно, и только клоуны могут быть предвестниками

смерти и зла.

ленной женщиной и позволяет сопереживать ее страданию. Гораздо сложнее с Филиппом Жираром, исполнителем роли Родриго. Жирар - клоделевский актер. Он играл несколько ролей в легендарном спектакле Витеза, играл и в других клоделевских пьесах, и то, что он знает, как нести клоделевскую эмоцию, показывает даже небольшая роль Отца-иезуита. Вероятно, Пи видит Родриго именно таким, каким его играет Жирар - ни альтер-эго автора, ни поэтом и идеальным возлюбленным рыцарских романов, но прежде всего воином. Немного грубоватый воин, которому изначально не дано достигнуть тех духовных высот, на которые поднята Пруэз. И лишь в финальной сцене третьего действия, в котором любовники обмениваются обетом на вечность, Жирар по-настоящему достигает мощного накала клоделевского стиха. И тогда становится понятен смысл фразы-эпиграфа к пьесе, огромными неоновыми буквами высвечиваемой над сценой весь спектакль «Бог пишет прямо извилистыми ли-



21 марта прямая трансляция из Одеона-театра Европы на сайте канала «Арте» www.arte.tv с 13:00 до 24:00



Донья Пруэз (Жанна Балибар)